
Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第1/18頁 

約翰福音(十九) 10:1-39 

10:1 「我實實在在地告訴你們，那不從門進羊圈，倒從別處爬進去的，就是

賊，就是強盜。 2 那從門進去的才是羊的牧人。 3 看門的給他開門，羊也聽他

的聲音。他按着名叫自己的羊，把羊領出來。 4 當他把自己的羊都放出來，

就走在前面，羊也跟着他，因為牠們認得他的聲音。 5 羊絕不跟陌生人，反

而會逃走，因為不認得陌生人的聲音。」 6 耶穌把這比方告訴他們，但他們

不明白他所說的是甚麼。 

7 所以，耶穌又對他們說：「我實實在在地告訴你們，我就是羊的門。 8 凡在

我以前來的都是賊，是強盜；羊沒有聽從他們。 9 我就是門，凡從我進來

的，必得安全，並且可進出，找到草吃。 10 盜賊來，無非要偷竊、殺害、毀

壞；我來了，是要羊得生命，並且得的更豐盛。 

11 「我是好牧人，好牧人為羊捨命。 12 雇工不是牧人，羊不是他自己的，他

一看見狼來，就撇下羊羣逃跑；狼抓住羊，把牠們趕散。 13 雇工逃走，因為

他是雇工，對羊毫不關心。 14 我是好牧人；我認識我的羊，我的羊也認識

我， 15 正如父認識我，我也認識父一樣；並且我為羊捨命。 16 我另外有羊，

不屬這圈裏的，我必須領牠們來，牠們也要聽我的聲音，並且要合成一羣，

歸一個牧人。 17 為此，我父愛我，因為我把命捨去，好再取回來。 18 沒有人

奪去我的命，是我自己捨的；我有權捨棄，也有權再取回。這是我從我父所

受的命令。」 

19 猶太人為這些話又起了分裂。 20 其中有好些人說：「他是被鬼附了，而且

瘋了，為甚麼聽他的呢？」 21 另有的說：「這不是被鬼附的人所說的話。鬼

豈能開盲人的眼睛呢？」 



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第2/18頁 

22 那時正是冬天，在耶路撒冷有獻殿節。 23 耶穌在聖殿裏的所羅門廊下行

走。 24 猶太人圍着他，對他說：「你讓我們猶豫不定到幾時呢？你若是基

督，就明白地告訴我們。」 25 耶穌回答他們：「我已經告訴你們，你們卻不

信。我奉我父的名所行的事可以為我作見證。 26 但是你們不信，因為你們不

是我的羊。 27 我的羊聽我的聲音，我認識牠們，牠們也跟從我。 28 並且，我

賜給他們永生；他們永不滅亡，誰也不能從我手裏把他們奪去。 29 我父所賜

給我的比萬有都大，誰也不能從我父手裏把他們奪去。 30 我與父原為一。」 

31 猶太人又拿起石頭來要打他。 32 耶穌回應他們：「我做了許多從父那裏來

的善事給你們看，你們是為哪一件拿石頭打我呢？」 33 猶太人回答他：「我

們不是為了善事拿石頭打你，而是為了你說褻瀆的話；因為你是個人，卻把

自己當作神。」 34 耶穌回答他們：「你們的律法書上不是寫着『我曾說你們

是諸神』嗎？ 35 經上的話是不能廢的；如果那些領受神的道的人，神尚且稱

他們為諸神， 36 那麼父所分別為聖又差到世上來的那位說『我是神的兒

子』，你們還對他說『你說褻瀆的話』嗎？ 37 我若不做我父的工作，你們就

不必信我； 38 我若做了，你們即使不信我，也當信這些工作，好讓你們知道

並且明白父在我裏面，我也在父裏面。」 39 於是，他們又要捉拿他，他卻從

他們手中逃脫了。 

 

 

 

  



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第3/18頁 

經文重點 

耶穌的身份與世人的關係（三）耶穌是 「 羊的門 」、是 「 好牧人 」 

《約翰福音》從第三章開始到第五章上半段，使徒約翰透過耶穌所行的神蹟

與教導，逐步揭示祂來到世上的目的，並預示祂在地上所要完成的救贖使

命。從第六章開始到第十六章，使徒約翰藉著耶穌七個 「 我是 」 的宣告，

帶出耶穌的身份與他和世人的關係： 

(1) 耶穌是「生命之糧」（六 1 – 71） 

(2) 耶穌是 「 世界的光 」（七 1 – 九 41） 

(3) 耶穌是 「 羊的門 」、是 「 好牧人 」 （十 1 – 42） 

(4) 耶穌是 「 復活 」 與 「 生命 」（十一 1 – 十二 50） 

(5) 耶穌是 「 道理、真理、生命 」、是「葡萄樹」（十三 1 – 十六 33） 

 

內容探討  

使徒約翰在約翰福音的一開始便說：「凡被造的， 在他裏面有生命，這生命

就是人的光。 光照在黑暗裏，黑暗卻沒有勝過光。」耶穌說衪是「世界的

光 」正是使徒約翰在耶穌是「生命之糧」之後帶出耶穌與世人的第二個關

係。 

使徒約翰在第六章中以人群對神蹟的不了解帶出人對耶穌是「生命之糧」的

不了解。 

使徒約翰在第 7 章藉著耶穌的兄弟和猶太人表達出世人對耶穌的質疑。「這

個人沒有學過，怎麼那樣熟悉經典呢？」（七 15b）「難道基督是出自加利

利嗎？ 經上不是說『基督是大衛的後裔，出自大衛的本鄉伯利恆』嗎？」



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第4/18頁 

（七 41b-42）人對耶穌的不信，正正表達出人對「光」的不接納；這也是使

徒約翰在 1:5 所描繪的：「 光照在黑暗裏，黑暗卻沒有勝過 / 接受光」。 

所以使徒約翰在第八章以六個光和黑暗的對比明示與暗示地描繪出猶太人對

光的抗拒背後最重要的原因：「出於神的，必聽神的話；你們不聽，因為你

們不是出於神。」 

而在第九章，使徒約翰則以一個生來失明的人來刻劃出「世上的光」對人生

命的影響。第九章末端，耶穌以「身體的盲目」帶出耶穌來到世上的目的：

「我為審判到這世上來，使不能看見的看見，能看見的反而失明。」並語帶

雙關地指出法利賽人「靈性的盲目」。法利賽人提出抗議之後，使徒約翰在

第十章中，以耶穌兩個「我是」把耶穌的論點加以特別的應用和解釋。 

 

耶穌是 「 羊的門 」 

耶穌說了一個羊圈的比喻。猶太人也是畜牧的民族，在他們的生活中，對畜

牧事業的內容是不會陌生的。主就以他們最熱悉的事物來向他們說明最嚴肅

的事情，那就是神與人的正常關係，和建立這個正常關係的根據。神與人的

正常關係並不是建築在教條上，而是建築在實際的生活中，在教條上打轉是

摸不到神的，必須是按著正途去行走，才會走到神那裏去。 

羊圈與羊群的比喻在古代猶太人的語言、生活與宗教文化中非常常見，也是

他們日常經驗裡最自然的比喻之一。牧人總是代表君王完滿並終極的權柄。

古希臘詩人荷馬曾說：「所有的君王都是百姓的牧人。」這句話代表古代猶

太人的思想。 



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第5/18頁 

牧人就是君王，君王就是牧人，他的權柄是建基於他對羊群的照顧上。羊圈

代表牧人所統管國度的整個制度，而羊群乃是指祂所管理的那些人。在羊圈

中只該有牧人與羊，牧人以外的人留在羊圈裏，那些人就會帶來大問題。 

門是羊進入羊圈的地方，代表進入的道路，牧人代表管理凡從門進來之人的

權柄。所以主耶穌是用這個比喻來說明祂來所要建立的新秩序，要他們知道

羊圈的門是甚麼，沒有找到門而亂闖的，都是對羊圈起破壞作用的。 

主耶穌說：「我實實在在地告訴你們，那不從門進羊圈，倒從別處爬進去

的，就是賊，就是強盜。 那從門進去的才是羊的牧人。」這裏主耶穌是接著

前面的法利賽人，他們只是用儀文、律法教導別人，可是他們卻不能改變人

的生命，也沒有把人真正帶到神面前。更可怕的是，在福音書裏好多地方都

提到主責備法利賽人，他們是洗淨杯盤的表面，裏面卻裝滿了污穢；他們像

粉飾的墳墓外面弄得漂漂亮亮，裏面卻裝滿了死人的骨頭；他們勸人不可這

樣作，不可犯淫亂，但是他們自己卻一樣犯了同樣的罪。這些法利賽人，為

什麼主直接說「你們是假冒為善」，就是本身並不是善，卻處處要求人家

善，而且裝著是個善。這些都是賊，在神的眼中他們都是盜賊，他們竊取、

傷害、偷了神的羊，讓這些百姓，這些羊群不是真正的歸向牧人，而是被這

些盜賊擄去了。在 1-10 節，主耶穌直接就著第 9 章的講論，提出什麼是真的

牧人，什麼是盜賊。「從別處爬進去，那人就是賊，就是強盜。從門進去

的，才是羊的牧人。看門的就給他開門，羊也聽他的聲音，他按著名叫自己

的羊，把羊領出來。既放出自己的羊來，就在前頭走，羊也跟著祂，因為認

得祂的聲音。」 

律法與傳統遮蔽了猶太人的眼睛，也閉塞了他們的耳朵，他們沒有辦法領會

主的話。「我就是羊的門」這話說得再也清楚不過了，主是進入神國的門，



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第6/18頁 

只有經過祂才能進入神的國。律法和先知都該是引人到主那裏去的，若是律

法和先知給人誤用，起了阻擋主的作用，那麼即使是稱為「律法」，稱為

「先知」，都變成使人受損害的，因為他們使人進不到神的國。造成這種損

害的人、事、物，稱他們為賊為強盜，一點也沒有過分，因為他們所搶奪去

的是人所該最寶貴的生命。 

有一件事要十分留心的，就是「羊的門」是單數的，也就是說，進入羊圈的

門只有一個，再沒有別的門可以進到羊圈裏。主是唯一的門，此外再沒有別

的門。神在歷史中多次的啟示這個事實。比方說，挪亞的日子只有一隻方

舟，方舟只有一個朝天的窗戶。在以色列人中，只有一個會幕，在神的百姓

中只能有一個在會幕裏的祭壇。神給人的救法只有一個，因為只有一位耶穌

基督有條件替人贖罪，也賜給人生命。人得不著生命，就不能進神的國。所

以羊的門只有一個，就是主耶穌自己。 

主不住的以「安息」和「得供應」為題去開導頑梗的猶太人，主不是說律法

和先知錯了，而是說使用律法和先知的人錯了，所以他們得不著律法和先知

所指引的接受安息和得著供應的路。主要他們從實效上去體會祂的話，好認

識祂的所是，和祂的所作，正是律法和先知所指示的。「我來了，是要叫羊

得生命，並且得的更豐盛」（10）。主不單是這樣說，祂也是這樣作了，饑

渴的人因祂得飽足，病人因祂得醫治，瞎眼的人因祂可以看見，這些都證實

祂說的話是有實效的，不是一堆空談的宗教理論。 

更重要的是主宣明祂受差遣到地上來的目的。祂不是單讓人來享用屬地的富

足，而是要人去得著屬天的生命與豐富。屬地的富足只是神在律法下給以色

列民的應許，它使人在生活上沒有缺乏，但卻沒有給人生命中的滿足，更沒

有生命中的豐盛與剛強。大衛與所羅門在極榮華的日子，也逃不過軟弱的原



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第7/18頁 

因就是在此。主宣告說，祂來的目的，就是要補足舊約的缺欠，要把屬天的

生命賜給人，也把屬天的豐盛連同生命一起賜給人。 

主是唯一的門，從這門經過的，必然得救。從這門進出的，必定得著生命的

餵養與供應。神是這樣的作了安排，要藉著祂的兒子來使人得生命，享用安

息，並接受供應。神兒子所作的，是律法和先知所沒有作到的，偶像的禮拜

更不必說了。主是羊的門，主又是牧人，把人領到羊圈去的是祂，羊能進入

羊圈也是經過祂，正如在律法下獻祭的條例所表明的，祭司是主自己，祭物

也是主自己，祂是這樣的「把自己獻為祭」（來九 26），使祂成了唯一領人

到神面前去的牧人，也成了唯一讓人進到神面前去的門。 

「得的更豐盛」的含義是人完全的得著神自己，神自己是如何豐盛，人所要

得著的就是如何的豐盛。這實在是一件太大的事，是神的兒子要在人中間作

的最大的事。神把祂自己的豐盛賜給人是沒有疑問的，因為這是神要作的。

但是神自己的豐盛並不是任何一個人所承受得了的。因此，主在地上不只是

找個人來承受神的豐富，祂也在尋找一個團體的器皿來承受神完全的豐滿，

這團體就是神的教會，只有教會才能完全承受神完全的豐滿。這該是主在這

裏提說「羊圈」的含義，和下文主提到要找另外的羊，使他們合成一群的原

因。 

 

耶穌是「 好牧人」 

(一)  生命是牧人與羊聯結的基礎 

羊和牧人之間有一個秘密，那就是生命的共鳴，彼此裏面有響應。羊認得牧

人的聲音，牧人也認識祂自己的羊，羊會跟著牧人，牧人也心繫在羊的身

上。雖然有些羊在遇見牧人的時候，還沒有信祂，但是牧人對羊已經發生了



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第8/18頁 

吸引。就像那三十八年的病人，那生來是瞎眼的人，他們認得主的聲音，就

跟從了主耶穌。 

這秘密是基於一個事實，主耶穌牧人，不是雇工，祂是羊的主人，不是雇請

回來作工的人。「我是好牧人，好牧人為羊捨命」（11）。牧人與羊之間所

以有共鳴，有響應，因為他們之間的關係是建立在相同的生命之上，也建立

在來自生命的愛裏。主說這話是要猶太人明白祂與人的真正關係。祂不是為

求自己的榮耀與利益來作事，祂一面是成就父所差遣的，一面祂是顧念將要

敗亡的人，祂顧念他們到一個地步，全然的忘記自己，要為他們捨命。主是

指著祂要為救人而給釘十字架說的，雖然那時還沒有給釘十字架，但那實在

是在釘十字架的心情裏說這樣的話。為羊把生命擺上，好讓羊得著生命。 

(二)  死而復活造成生命的聯結 

牧人是神的兒子，羊是地上的眾人。神兒子有的是神的生命，人所有的是人

的生命，不相同的生命怎麼能調在一起呢？這就是「好牧人為羊捨命」的故

事。原來是全不相同的生命，有了為羊捨命的事實，生命就調在一起了。釘

十字架是死，除去了犯罪的生命。十字架的另一面是復活，復活就顯出了神

的生命，除去了死亡權勢的轄制，使生命可以不再受限制的分給人。死而復

活的基督，將神的生命賜給人，叫人與神不再為敵，相反，人與神有了生命

的聯結。 

生命的聯結不是僅僅建立一個和諧的關係，而是帶進一個神與人合一的事

實，神與人之間有了一個再也分不開的聯結。「我是好牧人，我認識我的

羊，我的羊也認識我。正如父認識我，我也認識父一樣。並且我為羊捨命」

（14-15 節）。這樣的認識是根據客觀存在的事實。以牧人與羊的關係來

說，那是主的死而復活，藉著這個死而復活的事實，彼此有了深切的認識。



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第9/18頁 

以父與子的關係來說，是藉著子的順服父，離開父懷而進入肉身，進入死

地。聖靈把牧人與羊的認識和父與子的認識相比擬，顯示了藉著復活而帶來

的人與神的聯結是何等的緊密，在生命上合而為一。 

(三)  生命的擴充與合一 

主來的目不停留在叫人得生命，而是繼續的往前擴充，使生命進到更豐盛。

所以復活的生命是要擴充的，不只是質的擴充，並且也是量的擴充。主的捨

命是要把許多的人都聚攏在復活的生命中，這是神要作的事，藉著這個生命

的聚攏，來顯出更豐盛的生命，顯出無限豐富的生命。 

「我另外有羊，不屬這圈裏的，我必須領牠們來，牠們也要聽我的聲音，並

且要合成一羣，歸一個牧人。」（16）。合成一個大群是神的心意，這一大

群包括原來在圈裏的，和流離在圈外的。按著神作工的次序來說，原來在圈

裏的是有律法的猶太人，流離在外的是沒有律法的外邦人。像弗二 14 - 15 所

說的，「將兩下合而為一，……將兩下，藉著自己造成一個新人」。這該是

一個可能。按著教會的成長來說，在圈裏的是已經得救的人，在圈外的是以

後要信主得救的，這些人早晚都在基督裏歸於一，這樣看也是合乎情理和屬

靈原則的。 

不管是怎樣領會，都和歷史的事實相符的。在神的定意裏，要叫「我們不拘

是猶太人，是希利尼人，是為奴，是自主的，都從一位聖靈受浸，成了一個

身體」（林前十二 13）。這事一定要作成的，藉著神兒子的復活，透過聖靈

的工作，把信的人組成基督的身體，來顯明極豐盛的生命。神這個偉大榮耀

的旨意，全是因著祂兒子從死裏復活來作成功的。生命一面在擴充，生命也

一面帶進合一，生命的豐盛也就完全顯明了。 

  



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第10/18頁 

(四)  復活的生命滿足父的安排 

子的捨命是出於父的定意，子的復活也是父的定意，父藉著子的死而復活來

完成父的目的。在子這一方面，祂固然是順服父的安排，但祂也具備祂自己

的條件。「我父愛我，因我將命捨去，好再取回來」（17）。捨命是為了顯

出復活的生命，沒有捨命就不能顯出復活的生命。復活的生命必須顯出，才

能敗壞掌死權的魔鬼，才能賜下生命。子是生命的主，但祂甘心進入死，再

從死裏復活，神的定意就作成了。這是子的順服完成父的安排。 

父的安排是讓子死而復活，而子也是甘願去接受死而復活。所以主能說，

「沒有人奪我的命去，是我自己捨的。我有權柄捨了，也有權柄取回來」

（18）。主是生命的主，祂與死是無關連的，祂若不接受死，誰也不能強迫

祂去死。祂既是生命的主，死只可以碰碰祂，卻沒有權力轄制祂。子有權柄

處理祂自己的生與死，但祂也服父的權柄去接受祂自己的生與死，子的權柄

和子的順服，都在滿足父的安排。 

在子的經歷中所顯出的復活生命，實在是美極了，子自己有權柄，有權柄的

子也服父的權柄。「祂不以自己與神同等為強奪的，反倒虛己，……存心順

服，以至於死」（腓二 5 - 8）。這樣滿足了父的安排，父的無限豐滿也因這

復活生命顯在人的身上。 

 

  



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第11/18頁 

猶太人的「不信」(1) 

很明顯，猶太人對耶穌口中羊圈的比喻並不理解，所以使徒約翰在 19 至 39

節之中，再一次以猶太人的不信來帶出主耶穌與父神中間的關係。 

使徒約翰首先告訴我們，其發生的地點，「耶穌在聖殿裏的所羅門廊下行

走。」那裏有屋頂保護祂之在那裏行走，因為「那時正是冬天」。在這故事

中有一個生動的描寫，「猶太人圍著衪」，意思乃是他們實際上把祂包圍起

來，把祂困在裏面，為要使祂逃跑不了。他們這樣作，是因為他們決意非要

得著問題的答案不可。 

他們的問題是，「你讓我們猶豫不定到幾時呢？你若是基督，就明白地告訴

我們。」這問題的意思是很清楚的，他們用淺顯易曉的話問祂。他們的意思

是，祂一直不很明朗，不夠清楚。祂還沒有清楚表明祂是彌賽亞。 

不要以為問這問題的人，一定是對祂敵視的。這可以是一個很誠懇的問題。

這很可能是一群混雜的人，有的人恨祂，想要得著告祂、捉祂的把柄；有的

人可能真是困惑不解。祂真是基督麼？或者，祂會聲明自己是基督麼？因此

他們說，「明明的告訴我們。」就是要讓耶穌親口說：「我就是彌賽亞。」 

祂當然明白說過祂是彌賽亞，但問題是，祂所聲明的彌賽亞並不符合他們對

彌賽亞職分的觀念。從他們的觀點來看，祂所聲明的一切，都是不確定的。 

以色列人在先知的預言裏，一直盼望彌賽亞能來拯救他們。他們從前不相信

會亡國，所以那個時候逼迫先知，把耶利米下在監裏，他們不相信耶利米所

說的以色列會亡國。等到以色列真亡國時，他們才知道，他們在偶像上得罪

了神。但是他們也就因此相信先知所預言的彌賽亞要來拯救他們，這位受膏

的那一位要來釋放，要帶著尊榮和榮耀而來。所以他們對基督一直有一個主

觀的成見，就是基督是非常榮耀、轟轟烈烈的來，而且要來拯救他們。所



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第12/18頁 

以，當基督用這麼卑微身份來到地上，要來成就救贖，要來成為神的羔羊，

為我們獻祭，為我們贖罪時，他們從外面沒有辦法接受拿撒勒人耶穌就是基

督。這件事成為他們心中的蒙蔽，也成為他們在恩典路上一個很大的障礙。 

主耶穌之所以最終被拒絕，是因為祂聲明自己是彌賽亞，以及祂對彌賽亞職

分的解釋和他們的觀念並不一致。他們對神國有一種不正確的觀念。他們就

是帶著這樣的觀念聽祂講話。他們的觀念都是在屬物質、屬地的和感官的範

圍之內。他們等候的一個人，是可以打破羅馬人的軛，在耶路撒冷實地設立

大衛的寶座，釋放百姓們，給他們物質繁榮的人。所以，主怎麼告訴他們

「我是基督」，他們不信，主怎樣藉著行神蹟奇事，他們仍舊不信。 

他們不信的原因，就是主說的「因為你們不是我的羊。」主耶穌講到因祂行

了一些特別的事。《約翰福音》15 章 24 節「 我若沒有在他們中間做過別人

未曾做的事，他們就沒有罪；但如今連我與我的父，他們也看見了，也恨惡

了。」主耶穌在這裏所說的「在他們中間做過別人未曾做的事」，他們應該

要相信；就算不信主耶穌說的，就算不信主耶穌這個人，但是總要信主耶穌

奉父之名所行的事。這些所行的神蹟不是普通的事，意思是主耶穌在他們中

間曾經行作了非常特別的事，這些神蹟不是任何一個先知可以作得出來的，

主耶穌所說的話，所彰顯的榮耀，主說「看見我，就是看見父」因為祂是神

榮耀所發的光輝，是神本體的真像，但問題是以色列人的成見蒙蔽了他們的

心眼，讓他們不能認識真正的彌賽亞，這是一件非常可惜的事。不是主耶穌

猶豫不定，而是這些人，他們裏面又想相信，因為他們知道耶穌所作的，真

是很奇妙，不是一般人所能作得出來的；但是他們又看耶穌是這麼貧窮，拿

撒勒人耶穌木匠的兒子，而且祂自己又不高抬自己，又不標榜自己，是那樣

的卑微、柔和、謙卑，所以他們沒辦法接受耶穌作為他們的救主。 



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第13/18頁 

「你們不信，因為你們不是我的羊」 

26 節，主說：「你們不信，因為你們不是我的羊。」從 27 節到 29 節，主耶

穌講到了什麼樣的人才是主的羊，就是主的羊到底有哪些的特徵。我們可以

從經文裏，至少找到五個特點。 

第一個特點：主的羊會聽主的聲音，也認得主的聲音。第 10 章 4-5 節，主耶

穌說我「就在前頭走，羊也跟著他，因為認得他的聲音。羊不跟著生人，因

為不認得他的聲音，必要逃跑。」所以是主的羊，第一個特點，就是聽主的

聲音，我們知道是主，聽主講話，我們的心就喜樂，我們的深淵就有響應，

因我們認得祂。 

第二個特點：主認得祂的羊。我們這些人是被神所知道，所認識的人。保羅

在《加拉太書》4 章 9 節，對加拉太的教會說：「你們既然認識神，更可以

說是被神所認識的，怎麼還要歸回那懦弱無用的小學。」保羅認為，我們認

識神，也被神所認識，這都是大事，絕對不是小事。我們這樣一個渺小的人

居然是神所認識的，這是我們作主的羊身上一個極大的光榮，更是值得我們

感謝的事。地上的偉人很少認得我們這些平凡的人，可是天上的神卻認得我

們。也真像 10 章 14 節所講的「我是好牧人；我認識我的羊，我的羊也認識

我。」 

第三個特點：主的羊會跟隨主的帶領。我們是不是主的羊，這是一個很好的

證明，我們願意跟隨耶穌，跟隨神的羔羊，祂無論往哪里去，我們願意順

服。雖然很多時候有些代價，讓我們一時跟不上，但是相信我們的心都喜歡

跟隨耶穌。 

第四個特點：祂賜給我們永生，叫我們永遠不滅亡。只有神是從永遠到永

遠，但是我們這一班人，是從得到永遠的生命開始作根基，而讓我們這一生



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第14/18頁 

所有的事情，在信心裏，藉著基督都可以跟永遠發生關係。這是太寶貝的

事，神的兒女們得著永生，永遠不滅亡；而且永生不僅只是時間的問題，更

是品質的問題，讓我們不僅永遠不再滅亡，永遠活著，而且我們可以活著就

是基督，因為「我已經與基督同釘十字架， 現在活着的不再是我，乃是基督

在我裏面活着。」(加 2:20) 真是感謝神！在我們裏面有永遠的生命，任何時

候只要我們「不再是我，乃是基督」，在那件事上，在那個環境裏，在那個

時間，那個日子裏，或是在那個聚會裏，我們都跟永恆發生關係，在永遠的

裏面神都紀念。 

第五個特點：我的羊永不滅亡，誰也不能從我手裏把他們奪去。這是講到我

們在基督裏，是主的羊，永遠安全，因為我們是在偉大靈魂牧人的監督底

下。「我父所賜給我的比萬有都大，誰也不能從我父手裏把他們奪去。」(29

節) 何等的感謝主，我們相信一次得救，永遠得救；雖然我們如果犯罪、跌

倒，不好好愛主，將來會受到神的刑罰、管教，但是不會滅亡，因為我們永

遠是主的羊，永遠是屬神的。 

 

猶太人的「不信」(2) 

「猶太人又拿起石頭來要打他」。請注意底下發生的事，他們又拿起石頭

來，這裏的「又」字是甚麼意思呢？答案在第 8 章裏面，這一章說到他們從

前曾拿起石頭。那時他們為甚麼這樣作呢？是因為祂說：「還沒有亞伯拉罕

就有了我。」現在祂說，「我與父原為一」時，他們又拿起石頭。每當祂聲

明祂的神性時，他們就拿起石頭來。 

注意他們並沒有把石頭扔出去。他們無力扔出石頭。祂被一些人圍困在一個

小圈子裏嗎？祂從來未被圍困過！他們拿起石頭，但他們丟不出去。因為祂



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第15/18頁 

的時候還沒有到。除非祂像彼得在五旬節時所說「按著神的定旨先見，被交

與人」，祂是任何敵人所抵擋不了的。我們每一次讀祂的故事時，無不看見

祂身上那種無限量並令人畏懼的莊嚴。他們拿起石頭，表示他們明白祂所說

的意思。祂的意思明顯到一個地步，使他們能明白，祂說的是祂與神的合

一，祂與神具有相同的本質。 

底下祂向他們提出抗議了。祂略帶諷刺的說，「我從父顯出許多善事給你們

看，你們是為那一件拿石頭打我呢？」祂知道他們何以拿起那些石頭。祂知

道他們決意要殺祂的原因，但祂不理會這一點。祂把他們帶回到前此所談論

有關祂工作的事上。祂的工作說明了祂與父神之間的關係。他們因著祂這話

要用石頭打祂。祂知道這一點，因此祂就把他們拉回到祂所說過，為祂作見

證的工作上，「我從父顯出許多善事給你們看。」注意祂謹慎的說到善事的

源頭，「從父」。祂總是強調說，神在祂裏面並藉著祂工作。這正符合了彼

得在五旬節講過的話，「神藉著拿撒勒人耶穌，在你們中間施行異能奇事神

蹟，將衪證明出來。」彼得並非說「祂所行的」，乃是說，「神藉著衪施

行……。」那就是我們的主在此所說的：我從父顯出許多善事給你們看，你

們是為那一件拿石頭打我呢？ 

請注意他們給祂的回答，「我們不是為善事拿石頭打你，是為你說僭妄的

話，又為你是個人，反將自己當作神。」不是僅僅僭妄而已，還有別的原

因。在此我們再一次看到他們明白祂的意思。他們不相信祂，但他們明白祂

的意思是甚麼。祂用別的方式明明的告訴他們，卻不是用他們所盼望的方

式。祂說的太清楚了，他們不會不領會祂的意思。他們說，他們之所以反對

祂乃是祂說祂是神。他們說得很對。他們明白，但他們拒絕去面對祂那些能

把神表明，以及能把祂與神之間的合一表明的工作。他們就是不理會這些事

實。他們始終都是這樣。他們不理會那個在畢士大池子邊被遺棄的人。他們



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第16/18頁 

太注意他們所認為的干犯安息日這件事了，以致根本沒有看到這個人。他們

看不到這人三十八年的被遺棄生活已經結束，他已從自己的限制中被救出

來。他們看不到神的作為。他們被傳統所包圍，被錯誤的觀念以及對神不忠

的意念所轄制，反而控告祂說了僭妄的話，把自己當作是神。 

我們的主以他們的聖經向他們解釋說，「你們的律法上豈不是寫著『我曾

說，你們是神』麼？」祂引用的是詩篇的話。那些承受神道的人，被稱為

神，他們因神的名而顯得尊貴，因為他們是傳遞神道的器皿。而祂說這是完

全正當的。不管他們本身如何，但因他們是擔負神話語的責任，所以這班說

神話的人得被稱為神。 

但是在祂和他們之間有很大的不同，祂也說出了這不同是甚麼。「若那些承

受神道的人」你們稱他們為「神」，「父所分別為聖，又差到世間來的，衪

自稱是神的兒子，你們還向衪說，你說僭妄的話麼？」在他們的聖經裏，這

樣的話很正當的用在那些承受神道的人身上。但是在那些承受神道之人，和

父所分別為聖又差到世間來的神的兒子之間，有無限量的差距。耶穌這樣辯

論的根據，完全建立在祂是父所分別為聖，又差來的人身上。 

底下祂引用祂工作的見證，「我若不行我父的事，你們就不必信我。」潔淨

聖殿，醫治被棄之人，開啟從未看見之人的眼，若是這些事不是神的工作，

你們就不必信我。如果它們不是神的工作，那麼又是誰作的事呢？但是如果

它們是神的工作，即使你們不信我本人，你們還是要相信那些工作。若是你

們相信那些是神的工作，你們就會認識並明白我是怎樣的一位。「父在我裏

面，我也在父裏面。」這樣說得非常明白了。「你就明明的告訴我們。」祂

是明明的告訴他們了。 



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第17/18頁 

底下發生了甚麼事呢？「他們又要拿衪。」他們明白祂的意思，但他們不相

信祂，因此他們想要捉祂。我們再一次看見祂可畏的威嚴，祂脫開他們走

了。祂周圍有些人看住祂，他們把祂包圍起來。他們要得著明確的答案。答

案是有了，卻是氣得他們拿起石頭，但他們根本沒有丟出去。然後他們想要

捉拿祂，把祂帶到公會裏。但他們卻從未摸著祂。祂離開，走了。要把祂圍

住似乎是很容易，但是他們還是圍不住祂，他們從未把祂圍住過。最終當他

們帶來一隊的兵丁和許多火把時，他們以為準能把祂捉住，但他們首先遭遇

的事乃是退後倒在地上。除非祂的時候來到，他們是絕對逮捕不了祂的。 

 

宗教的束縛 

宗教的制度與內容是使人受束縛的，不管是甚麼宗教，純粹的宗教也好，政

治化的宗教也好，連宗教化的政治也包括在內，都是使人拒絕神，拒絕生命

的。宗教的制度把人局限在它本身的內容裏，使人不能真正的知道神的律法

的精意，又使人不能接受神照祂的心意所作的。宗教是要神跟凓人走，但神

卻是要人跟從祂走，這是不能有調和餘地的事實。人必須放棄宗教的觀念，

才能建立起信心去遇見神。 

主耶穌引用了詩篇上的話去指出猶太人的無知，無奈他們的心已經給宗教的

束縛弄到硬化了，不信的惡心使他們看不見神的作為。「我若不行我父的

事，你們就不必信我。我若行了，你們縱然不信我，也當信這些事。叫你們

又知道，又明白，父在我裏面，我也在父裏面」（37～38）。主不是偶而作

一兩件事，祂是作了許多的事，但是他們就是看不見神，世界的神弄瞎了他

們的心眼，不信把他們綑綁在敵擋神的地位。 

 



Compass Community  查經  

約翰福音(十九) 10:1-39  第18/18頁 

資料來源 

• 坎伯。摩根， 約翰福音 ── 摩根解經叢卷，美國活泉出版社 

• 黃共明，約翰福音要義 

• 王國顯，叫父因兒子得榮耀──約翰福音讀經劄記 

• 矽谷基督徒聚會《約翰福音預查》 

• 浸會聖經書卷系列 《約翰福音上》，浸信會出版社 

• 華人基督徒查經資料網站. https://www.ccbiblestudy.net/ 


